

# الْوَصِيَّةُ الصَّغِيرِيُّ

از  
شیخ‌الاسلام ابن تیمیہ رحمه‌الله

ناشر الدار السلفیہ میمی، دبی

# الوصيَّة الصُّغرَى

اردو ترجمہ



تألیف

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ

ناشر

الدار السلفیہ، ممبئی

© جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں  
سلسلہ مطبوعات الدارالسلفیہ نمبر ۲۱۳

نام کتاب : الوصیۃ الصغریۃ  
مؤلف : شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ  
طابع : اکرم مختار  
ناشر : الدارالسلفیہ ممبیجی  
تعداد اشاعت (بارچارم) : ایک ہزار  
تاریخ اشاعت : اگست ۲۰۰۲ء  
قیمت : ۱۰ روپے  
ملنے کا پتہ

# دارالعرف

۱۳ احمد علی بلڈنگ، بھنڈی بازار، بمبئی - ۳  
فون: ۳۳۵۶۲۸۸

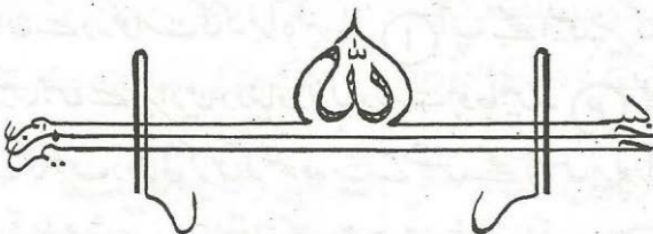
# عرض ناشر

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کی تجدیدی اور اصلاحی خدمات قیامت تک امت اسلامیہ پر احان رہیں گی۔ اور ان کی علمی، اصلاحی اور تجدیدی یادگاریں رہتی دنیا تک عوام و خواص کے لئے مشعل راہ نبی رہیں گی۔ زیر نظر رسالہ الوضیۃ، الصغری جو درصل حضرت معاذ بن جبلؓ کی اس حدیث کی مکمل تشریح ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو تقویٰ، حسن خلق، اخلاص، توکل، توبہ، استغفار، تفہفۃ الدین اور مدارمت ذکر کی تاکید فرمائی تھی۔ یہ وصیت اتنی جامع اور مکمل ہے کہ ہر مسلمان کو اسے اپنی زندگی کا دستور العمل بنانا چاہیے کہ اسی میں امت کی فلاح اور دین و دنیا کی سعادت کا راز مضمرا ہے۔ اس رسالے کی اثنا عشر دارالسلفیہ کے احیاء تراث السلفیہ کی ایک کڑی ہے جو امید ہے علمی اور دینی حلقوں میں لا توق توبہ اور رعناد اللہ مقبول ہوگی۔

مختار احمد بن دوی

# فہست مرضامین کتاب الوضیۃ الصغری

| نمبر | مضمون                                              | نمبر |
|------|----------------------------------------------------|------|
| ۱    | سوال                                               | ۱    |
| ۲    | جواب                                               | ۲    |
| ۳    | اللہ عزوجل کی وصیت                                 | ۳    |
| ۴    | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وصیت               | ۴    |
| ۵    | حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کے فضائل             | ۵    |
| ۶    | وصیت کے جامع ہونے کے وجہ                           | ۶    |
| ۷    | وہ اعمال جن سے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ کفارات شرعیہ | ۷    |
| ۸    | رسوم جاہلیت اور خصال قصیہ دین و فرقانیت کا اخلاط   | ۸    |
| ۹    | حسن خلق                                            | ۹    |
| ۱۰   | لفظ تقویٰ کی تفسیر                                 | ۱۰   |
| ۱۱   | اخلاص                                              | ۱۱   |
| ۱۲   | فرالقص کے بعد سب سے بہتر عمل اللہ کا ذکر ہے۔       | ۱۲   |
| ۱۳   | اذکار مسنونہ کی تین تھیں ہیں                       | ۱۳   |
| ۱۴   | افضل الاعمال کی تعین کے لئے استخارہ مسنونہ         | ۱۴   |
| ۱۵   | بہترین کب توکل ہے۔                                 | ۱۵   |
| ۱۶   | علم نبوی و دینی علوم شرعیہ                         | ۱۶   |



وَلِقَاءُ وَصَبَّانِ الْمُبِينِ وَلِقَاءُ الْأَنْتَاجِ فَتَبَرُّ وَلِقَاءُ الْمَلَائِكَةِ لَيَقُولُ الْهَرَبُ

## الصَّفَرَةُ الْوَصِيَّةُ

سوال:- ایک بزرگ جن کا اسم گرامی ابوالعاصم القاسم بن یوسف بن محمد التمجیبی استبی ہے، فرماتے ہیں کہ میکے استاد شیخ فقیہ امام فاضل عالم تقی الدین ابوالعباس احمد ابن یتیمیہ سلف صاحبین میں سے آخری بزرگ علمائے متاخرین کے مقتدا، عجیب و غریب باتیں بیان کرنے والے اور اپنے بحث علم کو ہدایت فضاحت اور بلاغت کے ساتھ بیان کر سکتے تھے۔ اور ان تمام علماء پر فوقيت رکھتے تھے جن سے مجھے بلاد مشرق و مغرب میں

ملاقات حاصل ہوئی۔ اللہ تعالیٰ ہمیشہ ہم پر ان کی برکات جاری رکھے۔ میں نے ان سے درخواست کی کہ براہ مہربانی ① آپ مجھے ایسی چیز کی وصیت فرمائیں جس سے میرا دین و دنیا دلوں درست ہو جائیں۔ ② مجھے کسی ایسی کتاب کی طرف رہنمائی کریں کہ علم حدیث کے متعلق مجھے اس پر پورا اعتماد ہو۔ اور باقی علوم شرعیہ کے متعلق بھی اسی طرح ارشاد فرمائیں۔ ③ مجھے ایسے عمل پر مطلع کریں جو بعد ادائے فرائض و واجبات سب اعمال صالح پر فوائد رکھتا ہو۔ ④ جو کب میرے حق میں سب ذرائع معاش پر ترجیح رکھتا ہو، وہ بھی بیان فرمائیں۔ ان سب بالتوں کا جواب مختصر اشارات کے طور پر کافی ہے۔ وَاللَّهُ نَقَالَ يَحْفَظُهُ وَالسَّلَامُ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ

### جواب :

حضرت شیخ الاسلام بحر العلوم ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ ورضی عنہ نے یوں جواب دیا ”الحمد للہ رب العالمین۔ سب سے پہلی چیز جس کی بابت دریافت کیا گیا، یعنی وصیت، تو میری دالنت میں جو شخص وصیت کی حقیقت کو سمجھتا اور اس کا اتباع کرنا چاہتا ہے اس کے لئے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی وصیت سے نافع ترکوئی وصیت نہیں“

### اللہ عز وجل کی وصیت

اللہ عز وجل کی وصیت اس آیت میں مذکور ہے :-

اور مسلمانوں اجتن بوجوں کو تم سے پہنچتا تھا  
میں تھی، ان سے اور تم سے ہم نے بتا کیہی کہ کھا  
تھا کہ اللہ کی نارضامندی سے ڈرتے رہو۔

وَلَقَدْ وَصَبَّيْتَ الْمُذَيْنَ أُوْكُتُوْ  
الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاْكُمْ  
أَنِّ التَّقُوْا الْمُلْتَهِيْ (۱۳۱: ۲)

## رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وصیت

اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وصیت وہ ہے جو آپ نے  
معاذ رضی اللہ عنہ کو فرمائی جبکہ آپ نے اپنیں یمن کی طرف حاکم بنانکر بھیجا۔  
آپ نے فرمایا:-

معاذِ جہاں بھی تم ہو، اللہ سے ڈرتے رہنا۔  
جہاں بُرَائی صادر ہو فوراً نیکی کرنا کہ وہ بھی بُرَائی  
کے اثر کو مٹا دیگی اور لوگوں سے خوش خلقی کا بترا د کرنا  
یَا مَعَاذِ إِنَّ اللَّهَ حِيَّثُمَا كُنْتَ  
دَاتِبِ الْسَّيِّئَةِ الْمُحَسَّنَةِ تَعْجَلْهَا  
وَخَالِقُ النَّاسِ بِخُلُقٍ حَسِنٍ

## معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کے فضائل

معاذؓ کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاں بڑی قدر و منزالت تھی  
ایک دفعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے معاذ رضی اللہ عنہ کو یہ بھی کہا تھا  
یَا مَعَاذُ وَاللَّهِ إِنِّي لَأَحِبُّكَ  
معاذ اللہ کی فسمیں تجھے سے محبت رکھتا ہوں۔  
کبھی ایسا بھی ہوتا کہ آپ سوار ہوتے تو معاذؓ کو سواری پر اپنے پیچے بھاولتے۔ یہ بھی

ردیات میں آیا ہے کہ حلال اور حرام کے مسائل میں معاذ نام امت سے بڑھ کر  
عالم ہیں۔ اور قیامت کے دن نہام علماء سے ایک قدم آگئے ہوں گے۔ انہی  
فضائل کی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے معاذ فرض کو اہل بیان کی طرف  
اپنا مبلغ، داعی، فقیہ، مفتی اور حاکم بنانے کا بھیجا۔ اور آپ معاذ کو ابراہیم  
علیہ السلام سے تشبیہ دیا کرتے تھے۔ ابراہیم علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ  
نے قرآن میں خلیل اور امام الناس کے لقب سے پکارا ہے۔ ابن مسعود رضی  
کو ابراہیم علیہ السلام سے تشبیہ دیتے ہوئے فرمایا کرتے تھے:

إِنَّ مَعَاذًا كَانَ أَمْمَةَ قَاتَنَتَا  
بِشِيكَ مَعَاذَ لُوگوں کے پیشوائیں۔ خدا کے  
فَرِمانبردار بندے ہیں جو یک خدا کے  
الْمُشَرِّكُونَ ہو رہے ہیں اور مشرکین میں سے نہیں۔

پھر باوجود اتنے فضائل کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انھیں یہ وصیت  
فرمائی، تو معلوم ہوا کہ یہ وصیت جامع ہے اور فی الواقع صاحب عقل و  
فهم کو اس کی جامعیت سے انکار نہیں ہو سکتا۔ علاوہ بریں اس میں یک جی خوبی  
ہے کہ یہ قرآنی وصیت کی تفسیر ہے۔

## وصیت کے جامع ہونے کے وجہ

باقی رہائی بیان کہ اس کے جامع ہونے کے دلائل کیا ہیں تو اسے یوں سمجھنا

چاہیئے کہ بندے کے ذمے و حق ہیں ① اللہ عزوجل کا حق۔ ② اس کے بندوں کا حق۔ ”پھر جو حق انسان کے ذمے ہے چاروناچار اور گاہ بگاہ اس کے کسی حق میں خلل واقع ہو جاتا ہے۔ یا تو وہ کسی امر کو ترک کر دیتا ہے یا کسی ہنی کا مر تکب ہو جاتا ہے۔ لہذا بھی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

إِنَّمَا الْمُحْسِنُونَ مَا كَنْتُمْ تَعْمَلُونَ جہاں بھی ہوتم اللہ سے ڈرتے رہنا۔

اور یہ کلمہ جامع ہے۔ اور آپ نے جو حیث میکنے کا فقط استعمال کیا ہے تو اس میں اس امر کا ثبوت ہے کہ انسان پوشیدہ اور نظاہر ہر حال میں تقویٰ طرف کا محتاج ہے۔ اس کے بعد جو یہ فرمایا:

وَأَتَّبِعِ الْسَّيِّنةَ الْحَسَنَةَ تَمْحَهَا یعنی برائی صادر ہوتی ہے تو غور نہیں کرنا۔

تو اس کی وجہ یہ ہے کہ جب مریض کوئی مضر چیز کھا لیتا ہے تو طبیب اسے ایسی چیز کے استعمال کا حکم دیتا ہے جو اس کی اصلاح کر دے۔ چونکہ بندے سے گناہ کا صادر ہونا ایک فیصلہ شدہ بات ہے لہذا اعقلمند شخص ہر وقت ایسے نیک عمل کرتا رہتا ہے جن سے برائیوں کے اثرات زائل ہوتے رہتے ہیں۔ اور اس حدیث میں لفظ سیستہ کے عبارت میں مفعول واقع ہونے کے باوجود پہلے لانے سے ثابت ہوتا ہے کہ اس جگہ نیکی کے ذریغہ برائی کا مٹانا مقصود ہے خود نیکی کرنا مقصود نہیں تو یہ قول بعینہ آپ کے اس مقولے کی طرح ہے:

صَبَّوْ اَعْلَى بَوْلِهِ دَلْوَ اَمْنَ مَاءِ جس جگہ اس شخص نے پیش اکیا ہے وہاں پانی کا ایک ڈرول گراد۔

## وہ اعمال جن سے گناہ معاف ہو جاتے ہیں

اور یہ نہایت ضروری امر ہے کہ جن گناہوں کے مٹانے کے لئے نیکیاں کرنی چاہئیں وہ نیکیاں بھی ان بڑائیوں کی جنس سے ہوں۔ کیونکہ وہ ان کے مٹانے میں زیادہ تاثیر رکھتی ہیں۔ اور گناہوں کا نتیجہ یعنی عذاب الہی مندرجہ ذیل باتوں سے زائل ہو جاتا ہے۔

① **لقبہ** سے۔ یعنی گذشتہ گناہوں سے نادم ہو کر بیزار ہو جانا اور آئندہ کے لئے عملًا گناہ سے رک جانا۔

② **بغیر توبہ کے صورت استغفار سے**۔ یعنی دل اور زبان کے ساتھ اللہ سے معافی کا خواستگار ہونا اگرچہ توبہ کے شرائط موجود نہ ہوں۔ کیونکہ بھی اللہ تعالیٰ محض بندہ کی دعا کو قبول کر کے معاف کر دیتا ہے اگرچہ عملی طور پر وہ گناہ سے باز ن آیا ہو۔ لیکن اگر توبہ اور استغفار درتوں صفتیں اکٹھی ہو جائیں یعنی ایک شخص گناہ سے بھی رک جائے اور معافی کا بھی خواستگار ہو، تو یہ درجہ مکال ہے۔

③ **اعمال صالحہ سے** جو گناہوں کو مٹادیتے ہیں جن کا دوسرا نام کفارات ہے۔ پھر کفارات کی دو تھیں ہیں۔ قسم اول کفارات مقدارہ۔ یعنی ایسے اعمال جن کی مقدار شریعت نے معین کر دی ہے۔ جیسے رمضان کے روزے میں جماع کرنے والے پر جو کفار ملکنا ہے اس کی مقدار شریعت نے مقرر کر دی ہے،

اور اپنی بی بی سے ٹھار کرنے والے (یعنی جس نے اپنی منکوہ کو کسی اپنی محمر سے تشبیہ دی ہے۔ اس) کے کفارہ کی بھی مقدار معین ہے۔ علی ہذا القیاس حج کے بعض منوعات کا از تکاب کرنے والے یا حج کے بعض واجبات کو ترک کرنے والے یا احرام میں شکار مارنے والے کے کفارات کی مقدار بھی مقرر ہے۔ چنانچہ اس کی چار قسمیں ہیں اونٹ کی قربانی کرنا، غلام آزاد کرنا، صدقہ دینا، روزے رکھنا۔

**قسم دوم: کفارات مطلقة۔** یعنی ایسے اعمال صالح جن کی شریعت نے کوئی تحدید نہیں کی۔ جیسا کہ حذیفہ نے عمر سے کہا:

رَفْتَنَتَةُ الرَّجُلِ بِنِ اَهْلِهِ وَمَالِهِ  
وَوَلَدِهِ كَيْفُرُهَا الصَّلَاةُ  
وَالصَّيَامُ وَالصَّدَقَةُ وَالاَمْرُ  
بِالْمُعْرُوفِ وَنَهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ۔

اہل، مال اور اولاد کے بارے میں، جو انسان فتنہ میں مبتلا ہو جاتا ہے آئندہ کی فریاد کا اعلان ہے۔ نماز، روزہ، صدقہ، امر بالمعروف، نہیں عن المنکر مٹا دیتے ہیں۔

اس بات پر قرآن کی آیات بھی دلالت کرتی ہیں اور وہ احادیث صحیحہ بھی جن میں آیا ہے کہ پانچ شمازیں، جمعہ، روزے، حج، اور باتی وہ اعمال کفارات ہیں جن کے متعلق کہا جاتا ہے:

مَنْ قَاتَ كَذَّا وَعَمِلَ كَذَّا  
فُقِرَ لَهُ أَوْ غَرَرَ لَهُ مَا نَقَدَّمَ  
مِنْ ذَنْبٍ -

جو شخص یہ کلمہ کہے یا ایسا عمل کرے اس کے گناہ بخشنے جاتے ہیں یا اس کے پہلے گناہ بخشنے جاتے ہیں۔

اس قسم کے اعمال بہت ہیں۔ جو شخص حدیث کی کتابوں میں ان کو تلاش کریگا کثرت سے پائے گا۔ خصوصاً جو کتابیں فضائل اعمال میں لکھی گئی ہیں۔

## رسوم جاہلیت اور خصائص یہودیت و نصرانیت کا اخلاط

وَاضْطَهَمْ ہو کہ انسان کو ایسے اعمال مکفرہ کی طرف توجہ دینے کی سخت ضرورت ہے۔ کیونکہ انسان جو نہیں بالغ ہوتا ہے خصوصاً زمانہ موجودہ میں اور اس قسم کے ان زمانوں میں جن میں سلسلہ وحی اور رسالت کے موقعوں ہو جانے کے باعث بعض وجوہات سے ایام جاہلیت کا تشبیہ آ جاتا ہے۔ جبکہ اہل علم اور دین دار لوگوں میں پروردہ پانے والا شخص بھی جاہلیت کے کئی امور سے آودہ ہو جاتا ہے تو پھر اس شخص کا کیا حال ہے جسے دین دار لوگوں کی صحبت نصیب ہی نہیں۔ بخاری اور مسلم میں ایک حدیث ابو عیید رضی اللہ عنہ سے اس طرح روایت کی گئی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وسلم نے فرمایا:

لَتَتَبَعَّنَ مُسْتَنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ  
حُذْدَ وَالْقُدْدَرَةُ بِالْقُدْرَةِ حَقُّ  
لُوْدَخْلُوْا بِجَهْرِ رَبَّتْ لَدَخْلَتُوْهُ  
قَالُوْا يَارَسُوْلَ اللَّهِ إِلَيْهِ وَهُوَ  
وَالنَّصَارَى قَالَ فَمَنْ

جو اُمیں تم سے پہلے گزر چکی ہیں تم اس طرح ان کے طریقوں کے پیچھے لگ جاؤ گے جس طرح تیر کا ایک پر دوسرے پر کے برابر کاٹ کر کرنا ایسا جاتا ہے حتیٰ کہ وہ لوگ اگر گوہ کے سوراخ میں داخل ہوئے

ہوں گے تو تم بھی ضرور داخل ہو گے صحابہ نے  
عرض کیا یا رسول اللہ پہلی امتوں سے آپ کی مراد  
یہود اور لفشاری ہیں؟ فرمایا یہود اور لفشاری  
نہیں تو اور کون؟

یہ ایسی حدیث ہے جس کی تصدیق قرآن شریف میں ہے۔ فرمایا:

فَاسْتَمْتَعْتُمْ بِخَلَّا قَتَّكُمْ  
تم نے بھی اپنے حصے کے فائدے اٹھائے  
كَمَا اسْتَمْتَعَ الَّذِينَ مِنْ  
جیسے تم سے پہلوں نے اپنے حصے کے فائدے  
قَبْلَكُمْ بِخَلَّا قَهْمُ وَخُضْتُمْ  
اٹھائے اور جیسی باتوں میں لوگ بحث کیا  
كَالَّذِي خَاطَقُوا ۴۹:۹۱

اس حدیث کے شواہد صحیح اور حسن حدیثوں میں بہت ہیں۔ اور کمھی کبھی  
یہ رسوم جاہلیت ان دیندار لوگوں نکل سراہیت کر جاتی ہیں جن کو خواص سمجھا جاتا ہے  
چنانچہ سلف میں سے کئی ایک بزرگوں نے کہا جن میں ابن عیینہ بھی داخل ہیں کہ  
اہل علم یہود کی بہت سی باتوں میں اور اہل دین لفشاری کی اکثر باتوں میں مبتلا  
ہو گئے ہیں۔ چنانچہ جو شخص دین اسلام کی حقیقت کو سمجھتا ہے جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ  
نے حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کو میبouth فرمایا۔ اور سپھراں کو لوگوں کی  
ہلام حالت پر منطبق کرنا چاہتا ہے اسے معلوم ہو جاتا ہے کہ مسلمان بہت سی علمی اور  
دینی باتوں میں یہود اور لفشاری کے ساتھ مشابہت رکھتے ہیں۔ جب معاملہ اپنا

نازک ہے تو جس شخص کے سینے کو اللہ نے کھوں رکھا ہے اور وہ اللہ کی دمی ہوئی بصیرت پر قائم ہے۔ پہلے مردہ تھا پھر اللہ تعالیٰ نے اُسے روحانی زندگی دے کر زندہ کیا اور اسے نور عطا فرمایا جس کے ذریعہ وہ لوگوں میں چلتا پھرتا ہے۔ اس کے لئے ہنایت ضروری ہے کہ اپنے زمانے کی جاہلیت کی بالتوں کا ملاحظہ کرے۔ اور دلوں اُستوں ”مغضوب علیہم“ اور ”الضالیں“ یعنی یہود اور لصوصی کے افراط اور تفریط کو جانپنے جب تک جانچ پرستاں کرنے کا تو اُسے معلوم ہو جائے گا کہ وہ یہودیت اور لصوصیت کے بعض خصائص میں مبتلا ہے۔ لہذا جو چیز کہ خاص و عام کے لئے سب سے بڑھ کر نفع رہا ہے وہ ان امور کا علم ہے جس کے ذریعہ نفوس ان ہیلک چیزوں سے نجات حاصل کر سکیں۔ اور وہ یہ ہے کہ گناہوں کے سرزد ہوتے ہی فی الفور نیک اعمال کئے جائیں۔ نیکی ان اعمال، اخلاق اور صفات کا نام ہے جن کا حکم اللہ تعالیٰ نے فاتح النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی زبانی دیا ہے۔

(اور منجملہ ان امور کے جو گناہ کے نتیجہ یعنی عذاب الٰہی کو دور کر سکتے ہیں وہ مصائب یعنی تکالیف ہیں جو انسان کی بدیلوں کو مٹا دتی ہیں۔ اور مصائب کے مفہوم میں وہ تمام چیزوں داخل ہیں جن سے انسان کو تکالیف ہوتی ہے خواہ فکر اور غم ہو یا مال و آبرو۔ اور جسم کو دکھ پھوپخی یا اُن کے سوا کوئی اور رنج دہ امر ہو۔ لیکن یہ تمام باتیں بندے کے فعل سے نہیں۔ یعنی کوئی شخص اپنے گناہوں کا کفارہ ادا کرنا چاہے تو اس کے ادا کرنے کا یہ طریقی نہیں کہ کوئی رنج یا مصیبت خواہ مخواہ اپنے اور پر

ڈال لے بلکہ کفارات شریعہ میں کسی چیز کو اختیار کرے۔

لیں جب آپ نے یہ دو کلمے فرمائے (الْقَوْلُ اللَّهُ حَيْثُ مَا كَنْتُ اَوْ اَتَبَعَ السَّيِّدَةَ الْحَسَنَةَ تَمَحِّهَا) اللہ تعالیٰ کا خوبیاں کر دیا۔ یعنی پہلے میں عملِ صالح اور دوسرا میں اصلاح فاسد کی تاکید کی تو آگے تیسری بات و خالق الناس بخلق حسن فرمائے حقوق العباد کی طرف توجہ دلانی۔

## حُسْنٌ خُلُقٌ

اور لوگوں کے ساتھ حُسْنٌ خُلُقٌ رکھنے کا خلاصہ یہ ہے کہ جو شخص تجھ سے قطع لفظ کرے تو اس کے ساتھ میں ملاپ رکھے۔ اسے سلام کرے، اس کی عزت کرے اس کو دعاء کرے، اس کے لئے اللہ بنی خخشش مانگے، اس کی خوبیاں بیان کرے۔ اور اس سے ملاقات کرتا رہے۔ اور جو شخص تجھے تعلیم نافع اور مال وغیرہ سے محروم کر دے تو اسے یہ فوائد پہونچا تا رہے۔ اور جو شخص خون، مال اور آبرو کے بارے میں تجھ پر فلم کرے تو اسے معاف کر دے۔ ان میں سے بعض احکام واجب ہیں اور بعض مستحب۔ باقی رہی تفسیر خلق عظیم کی جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو مصنف کیا ہے تو اس سے مراد پورا دین ہے جو مطلقًا تمام اور الہی پر مشتمل ہے۔ مجاهد وغیرہ مفسرین کا یہی قول ہے اور یہ قرآن کا مذکور سمجھہ کر اس پر عمل کرنا ہے۔ چنانچہ عالیشہ رضی اللہ عنہیں نے فرمایا: کَانَ

مُخْلِفُهُ الْقُرْآنُ (بني کا خلق قرآن تھا) اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ جن چیزوں کو اللہ تعالیٰ پسند کرتا ہے انہیں بطيہ خاطر پورے شرح صدر کے مانع بغیر تنگی کے ادا کرنے میں جلدی کی جائے۔

## ل فقط تقویٰ کی تفسیر

رہا اس امر کا بیان کریں سب بانیں اللہ تعالیٰ کی وصیت میں داخل ہیں جہاں اللہ تعالیٰ نے فرمایا : وَلَقَدْ وَصَّيَّا اللَّذِيْنَ اُوْلَئِنَّا الْكِتَبَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَرَأَيْا كُمْ مَا أَنِّي تَقُوَّا اللَّهُ تَعَالَى نے اس طرح سمجھنا چاہیے کہ ل فقط تقویٰ ان تمام امور کو جامع ہے جن کے کرنے کا اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے خواہ وہ حکم واحب ہو، یا مستحب۔ اور ان تمام باتوں کی ہنسی کو شامل ہے جن سے اللہ تعالیٰ نے منع فرمایا خواہ وہ ہنسی تحریکی ہو یا تنزیبی۔ اور یہ حقوق اللہ اور حقوق العباد دلوں پر مشتمل ہے لیکن چونکہ کبھی تقویٰ سے مراد عذاب الہی سے ڈرنا لیا جاتا ہے جو حرام کاموں سے رکنے کا باعث ہوتا ہے اس لئے معاذ رضی کی حدیث میں اس کی پوری تفسیر کر دی گئی ہے اور اسی طرح ابو ہریرہ رضی کی حدیث میں ہے جسے ترمذیؓ نے روایت کیا ہے اور صحیح کہا ہے جس سے معلوم ہو گیا کہ اس کا مفہوم وسیع تر ہے۔ ابو ہریرہ رضی کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں :

قَبِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَضَ كیا گیا: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا أَكْثَرُ مَا  
دِلْمَ كُوئِيْنِيْ چِرِیْبے جو لوگوں کو سب سے بڑھ کر  
جنت میں لے جائے گی۔ فرمایا اللہ کا ذرا دراچھا خلق  
اور عرض کیا گیا کوئی چیز سب سے بڑھ کر لوگوں کو  
دوزخ میں لے جائے گی۔ فرمایا وہ دُخُوكھلی چیزیں  
ہیں (۱) مُنْهَا و (۲) فرج (حرام کھانا، کلمہ کفر و  
شرک، حجتوں، غیبت وغیرہ، یہ معاصری مونہ سے  
تعلق رکھتے ہیں اور زنا وغیرہ فو احش فرج سے)

یُدْخِلُ النَّاسَ الْجَنَّةَ قَالَ  
تَقَوَّى اللَّهُ وَحْسُنُ الْخُلُقُ وَ  
قَيْلَ مَا أَكْثَرَ مَا يُدْخِلُ النَّاسَ  
النَّارَ قَالَ الْأَجْوَافُ الْفَمُ وَ  
الْفَرْجُ -

صحیح حدیث میں عبد اللہ بن عمر رضی سے روایت ہے :

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُوْمِنُوْنَ مِنْ اِيمَانًا  
أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا :  
تمام مونوں میں کامل ترا ایمان اس شخص کا  
ہے جو سب سے اچھا خلق رکھتا ہے۔

اس حدیث میں نبی نے بتا دیا کہ ایمان کا کامل ہونا اچھے خلق کے کامل ہونے  
پر موقوف ہے۔ اور یہ معلوم ہی ہے کہ ایمان سب کا سب تقویٰ ہے اور تقویٰ کے  
اصول اور فروع کے بالتفصیل ذکر کرنے کی اس جگہ گنجائش نہیں کیونکہ اس میں  
تو تمام دین داخل ہے۔

## اخلاص

لیکن نیکی کا سرہشہ اور اس کی جڑ اخلاص ہے یعنی یہ کہ بندرہ خلوص کے ساتھ

اپنی عبادت اور استغاثت کو اپنے رب کے ساتھ اس طرح مخصوص کر دے کہ اپنا قلبی تلقنِ تمام مخلوقات سے منقطع کرے، زمان سے نفع کی توقع رکھا اور نہ ان کی خاطر عمل کرے۔ اور اپنا مقصد رب تعالیٰ ہی کو بنالے۔ چنانچہ مندرجہ ذیل آیات میں اسی اخلاق کا ذکر ہے۔

ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور سچھی سے مدعا پتے ہیں۔

اس کی عبارت کر اور اسی پر بھروسہ رکھ

اسی پر میں نے بھروسہ کیا اور اسی کی طرف میں رجوع کرتا ہوں۔

رزق کی تلاش سچھی اللہ کے پاس ہی کر داد اسی کی عبادت کر اور اسی کا شکر بجا لاؤ۔

اور اس کے حصول کا ذریعہ یہ ہے کہ ہر مطلوب شے میں خواہ سھوک اور احتیاج ہو یا خوف اور ڈر ہو، یا اس کے سوا کوئی اور حاجت ہو، ہمیشہ ہر مطلب کے لئے اسی سے دعا منگتارہے۔ اور ہر پندریدہ عمل اسی کی رضا جوئی کے لئے کرے۔ جو شخص اس قسم کے اخلاق کو مصبوط اور محکم کرے ممکن نہیں کہ اس میں ایسی بات باقی رہے جو اسے عذاب میں مبتلا کر سکے۔

۱) ایٰتٰ نَعْبُدُ دَوَّاٰیٰتَ  
سُتْتَعِيْنُ

۲) قَاعْبُدُ دُّوَّاٰتَ تَوَكَّلُ  
عَلَيْنِ (۱۱: ۱۲۳)

۳) عَلَيْنِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْنِ  
أَنْتَبِ

۴) فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ  
وَاعْبُدُ دُّوَّاٰتَ دَالَّهُ (۹۱: ۱۲)

## فرانص کے بعد سب سے بہتر عمل اللہ کا ذکر ہے

اس کے بعد دوسرا چیز کے بارے میں سوال کیا گیا ہے کہ فرانص کے بعد کون عمل سب سے بہتر ہے۔ تو اس کا لگی جامع اور مفصل جواب تو ممکن نہیں جس سے ہر ایک شخص کے حق میں افضل الاعمال کی تعیین ہو سکے۔ کیونکہ باعتبار قدرت و مناسبت اوقات لوگوں کے حالات مختلف ہیں۔ اس اختلاف کے لحاظ سے افضل العمل بھی ان کے حق میں مختلف ہو گا۔ تاہم اس کے متعلق جو مجمل جواب دیا جاسکتا ہے اور جس پر ان لوگوں کا اتفاق ہے جو اللہ کی ذات اور اس کے اوامر کا علم رکھتے ہیں یہ ہے کہ ہر حالت میں اللہ کا ذکر پائیں دی سے کیا جائے۔ یہ بہترین عمل ہے جس میں بندہ اپنے نفس کو مشغول رکھ سکتا ہے۔ اس کی تائید میں ابو ہریرہؓ کی حدیث وارد ہے جسے مسلم نے روایت کیا ہے:

سبق المفردون قالوا  
مفردون سبقت لے گئے ہیں۔ صحابہؓ  
یا رسول اللہؓ و مَنْ مَفْرُدٌ  
نے عرض کیا یا رسول اللہؓ مفردون کوں لوگ  
ہیں؟ فرمایا وہ مرد یا عورتیں میں جو اللہ  
قال الذارون اللہؓ کثیراً  
کو کثرت سے یاد کرتی ہیں۔  
قال الذارون

ابوداؤد نے ابو درداء سے اس طرح روایت کیا ہے:  
كَيْا مِنْ هُنْيَنِ الْيَاعِلَمُ ذَبَّلَاؤْنَ جَوْسَبْ  
اللَا إِنْبَكْمُ بِخِيرِ اعْمَالِكَمْ

وَإِذْكَاهَا عَنْدَ مَلِيكِ كُمْ  
 وَأَرْفَعَهَا فِي دَرَّةِ جَاتِكُمْ وَخَيْرٌ  
 لَكُمْ مِنْ إِعْطَاءِ الدَّهْبَ وَ  
 الْوَرْقَ وَمِنْ أَنْ تَلْقَوْا عَدُوكُمْ  
 فَقَضَى بُوَا أَعْنَاقَهُمْ وَبَيْضَرَ بُوَا  
 أَعْنَاقَكُمْ قَالُوا بَلَى يَا رَسُولَ  
 اللَّهِ قَالَ ذِكْرُ اللَّهِ  
 ضرورٌ بِلَامِيَّةٍ - فَرِمَا يَهُوَ وَهُوَ اللَّهُ كَذَّكَهُ -

اللَّهُ تَعَالَى کے ذکر کی فضیلت میں قرآنی اور ایمانی دلائل بکثرت ہیں  
 جو بصیرت قلبی، روایت اور استدلال سے تلقیر کھتھے ہیں۔

## اُذکار مسنونہ کی تین قسمیں ہیں

ادیٰ درجہ ذکر کا یہ ہے کہ انسان ان اذکار مالثورہ کو لازمی طور پر اپنا  
 معمول بنائے جو علم اور نیکی کی تعلیم دینے والے اور متقین کے امام حضرت محمد  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہیں ان کی تین قسمیں ہیں۔

① اذکار روایت یعنی جن کے اوقات مقرر ہیں۔ جیسا کہ شروع دن میں  
 پچھلے پھر خوابگاہ میں یعنی نینے کے وقت۔ نیند سے بیدار ہونے کے وقت اور نمازوں

کے بعد کے اذکار ہیں ۔

۲) وہ اذکار جو خاص خاص امور مثلاً کھانے پینے۔ پینے۔ جماع کرنے۔ گھر۔ مسجد اور بیت الحلاہ میں داخل ہونے اور نکلنے اور بارش اور گرج وغیرہ کے وقت پڑھ جاتے ہیں۔ ان دونوں قسم کے اذکار کے متعلق کتابیں لکھی گئی ہیں جو کہ ”عمل یوم ولیلہ“ کے نام سے موسوم ہیں۔ یعنی وہ کتابیں جن میں دن اور رات کے اذکار درج ہیں۔

۳) وہ اذکار جو مطلق بلا قید وقت پڑھ جا سکتے ہیں کسی خاص وقت کے ساتھ مقید نہیں۔ ان میں سب سے افضل لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ہے لیکن کبھی ایسے حالات پیش آ جاتے ہیں کہ باقی اذکار مثلاً سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرُ وَلَا هُوَ كُوَّلٌ وَلَا قُوَّةٌ إِلَّا بِاللَّهِ۔ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ سے افضل ہو جاتے ہیں۔ پھر یہ کبھی جاننا چاہیے کہ ہربات جو انسان کو اللہ کے قریب کر سکتی ہے خواہ وہ زبان کا قول ہو یا دل کا تصور، مثلاً علم سیکھنا اور سکھانا۔ شیک کا حکم کرنا اور بدھی سے اروکنا، یہ سب اللہ کے ذکر میں داخل ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جو شخص فرانض کے ادا کرنے کے بعد علم نافع یعنی دین یادیں سے تعلق رکھنے والے علم کی جستجو میں مشغول ہو۔ یا ایسی مجلس میں منعقد کر لے جس میں پیش کر وہ فقہ پڑھ یا پڑھا سئے۔ جس کا نام اللہ اور رسول نے فقہ رکھا ہے تو یہ کبھی بہتر بن ذکر الہی ہے۔ اور اگر افضل اعمال کی تعیین میں یہ وسعت دی جائے

تو غور کے بعد تجھے معلوم ہو جائے گا کہ متفقہ میں کے اقوال میں جو اس بارے میں وارد ہیں کوئی بڑا اختلاف نہیں۔

## افضل الاعمال کی تبیین میں استخارہ مسنونہ

اور جب اپنا سلک اختیار کرنے کے لئے افضل اعمال معین کرنے میں کسی شخص کو اشتباہ واقع ہو جائے تو اسے لازم ہے کہ شرعی استخارہ کرے۔ یہونکہ جو شخص اللہ تعالیٰ سے استخارہ کرے وہ کبھی نادم نہیں ہوتا اور بکریت دعاء اور استخارہ کرے یہونکہ وہ ہر نیچر کی چابی ہے۔ اور جلد بازی کر کے یوں نہ کہنے لگے کہ میں نے دعاء کی تھی مگر قبول نہ ہوئی۔ اور دعا مانگنے کے لئے فضیلت وائے اوقات کی نیلاش کرے مثلاً رات کا پچھلا حصہ۔ نمازوں اور اذان کے بعد کا وقت، نزول باراں کا وقت اور اسی طرح کے دوسرے اوقات ہیں۔

## بہترین کسب توکل ہے

اس کے بعد تیسرا چیز جس کے بارے میں سوال کیا گیا کہ کونا کسب سب سے اعلیٰ ہے۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ کسب سے بہتر کسب اللہ تعالیٰ پر کھرو سے تمام حاجات میں اسی کے کافی ہونے پر اعتماد۔ اور اس

کے ساتھ نیک ظن رکھنا ہے اور اس کا طریق یہ ہے کہ شخص رزق کے بارے میں متفسک ہو اسے لازم ہے کہ اللہ تعالیٰ سے التباکرے اور اسی سے دعا ادا نکلے جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے حدیث قدسی میں بیان کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ بتروں کو یوں مخاطب فرماتا ہے :

يَا عَبَادِيْ ۖ كُلُّكُمْ جَارِيٌّ إِلَّا  
مِيرَے بندوں! تم میں سے ہر ایک بھوکا ہے۔ سو اے  
مَنْ أَطْعَمَهُنَّهُ فَأَسْتَطَعُمُونِيْ  
اس کے جس کو میں نے کھانا دیا۔ پس تم مجھی سے کھانا  
أَطْعَمُكُمْ ۔ يَا عَبَادِيْ ۖ كُلُّكُمْ  
مانکو میں ہتھیں کھانا دوں گا۔ تم میں سے ہر ایک  
عَارِ إِلَّا مَنْ كَسُوتُهُ فَأَسْتَكُسوْنِيْ  
نکا ہے سوائے اس کے جس کو میں نے کپڑا پہنایا  
پس تم مجھی سے کپڑا مانکو میں ہتھیں کپڑا دوں گا۔  
أَكُسِكُمْ ۔

اور جو حدیث امام ترمذی نے انس شیخ سے روایت کی ہے اس میں اس طرح آیا ہے :

پَسْأَلَ أَحَدُكُمْ رَبَّهُ حَاجَتَهُ  
تم میں سے شخص اپنی حاجتیں اللہ سے مانگے  
كُلُّهَا حَتَّىٰ شِسْسَحَ نُعْلِهِ إِذَا  
یہاں تک کہ جب جوتے کا نسہ طوٹ جائے تو وہ  
أُنْقَطَعَ فِيَانَهُ إِنَّ لَمْ يُبَيِّسِرَ  
بھی اللہ سے مانگے کیونکہ اگر اللہ اس کا سامان  
لَمْ يَبْيَسِرَ ۔ میسر نہ کریگا تو اسے کبھی شتمہ نہیں مل سکے گا۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن شریف میں فرمایا ہے  
وَ اَسْأَلُوْنَا اللَّهَ مِنْ فَضْلِنِيْ  
اللہ سے اس کا فضل یعنی رزق طلب کرو

یز فرمایا :

فَإِذَا قَضَيْتَ الصَّلَاةَ جب نماز ہو پکے تو زمین میں چلو پھر و  
فَأَنْتَشِرْ مَوْا فِي الْأَرْضِ وَ اور اس کے فضل یعنی رزق کی  
ابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ . تلاش کرو۔

یہ آیت اگرچہ جموعہ کے بارے میں آئی ہے تاہم اس کا حکم ہر نماز  
کے ساتھ قائم ہے۔ اور غالباً اسی لئے بنی اسرائیل علیہ وسلم نے حکم دیا ہے کہ اتنا  
مسجد میں داخل ہوتے وقت یہ دعا پڑھ لیا کرے :  
اللَّهُمَّ افْتَحْ لِي الْبَوَابَ رَحْمَتِكَ اے اللہ میرے لئے اپنی رحمت کے دروازے کھول دے  
اور مسجد سے نکلتے وقت پڑھے :

اللَّهُمَّ انِّي اسْأَلُكُ مِنْ فَضْلِكَ اے اللہ میں بخوبی سے فضل یعنی رزق چاہتا ہوں  
اور حضرت خلیل اللہ ابراہیم علیہ السلام سے کبھی قرآن شریف میں  
اس طرح منقول ہے آپ نے اپنی قوم کو کہا :

فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ اللہ سے رزق مانگو۔ اس کی عبادت  
وَاعْبُدُهُ وَاسْتَكْرِهُ وَلَهُ کرو اور اسی کا شکر ادا کرو۔

یہ امر کا صیغہ ہے اور امر و جوب کو چاہتا ہے۔ الغرض رزق کے  
معاملہ میں اللہ سے مدد طلب کرنا اور اس کی طرف التوجہ کرنا بڑا بھاری اصول  
ہے۔ رزق کی تلاش میں دوسری ضروری بات یہ ہے کہ انسان مال کو بے طمعی اور

جو اندر می کے ساتھ قبول کر لے تاکہ اس میں برکت ہو۔ اور مال کی تاک میں نہ لگا رہے۔ اسے طبع اور لایچ کے ذریعہ نہ حاصل کرے۔ بلکہ اس کے دل میں زیادہ سے زیادہ مال کی اتنی ہی قدر ہونی چاہیے جس قدر کہ بیت الخلاء کی، جس کی طرف وہ رفع حاجت کے لئے مجبور تو ہوتا ہے لیکن اس کے دل میں اس کی وقت نہیں ہوتی۔ اور تخصیل مال میں جب کوشش کرے تو وہ بھی اسی قدر ہونی چاہیے جس قدر کہ پاخانہ کی اصلاح میں کوشش کرتا ہے۔ ترمذی وغیرہ کی ایک مرفوع حدیث میں وارد ہے :

مَنْ أَصْبَحَهُ قَالَ الدُّنْيَا أَكْبُرُهُمْهُ۔ جو شخص صبح کو اٹھے اور اس وقت اس کے شکستَ اللَّهُ عَلَيْهِ شَمْلَةً لئے سب سے بڑی فکر کی پیز حصول دنیا ہو وَ فَرَقَ عَلَيْهِ ضَيْعَةً وَ تَوَالَ اللَّهُ عَلَى اس کے اجتماعی کام کو پر اگنہ کرتا ہے۔ اس کا اس بھی دریتا ہے اور دنیا سے لَمْ يَأْتِهِ مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا مَا كُتِبَ لَهُ۔ وَ مَنْ أَصْبَحَهُ قَالَ الْآخِرَةُ أَكْبُرُهُمْهُ جَمِيعَ اللَّهُ عَلَيْهِ شَمْلَةً وَ جَعَلَ غَنَاهُ فِي قَلْبِهِ وَ أَتَتْهُ الدُّنْيَا اس کے دل میں ان کی طرف سے غنیا پیدا کر دیتا ہے۔ اور خارجہ بن کر دنیا اس کے پاس آتی ہے۔

سلف میں سے ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ اے انسان تو دنیا کا  
محتاج تھے لیکن اپنے آخرت کے حقے کا اس سے کہیں بڑھ کر محتاج  
ہے۔ پس اگر اپنے اخروی حقے کی طرف توجہ مبذول کرنا چاہتا ہے (اور  
چاہیے بھی ایسا ہی) تو دنیا کے حقے کو اس طرح حاصل کر جیسے گذرتے  
گذرتے راستے میں چیز آجائی ہے تو اس کا انتظام کر لیا جاتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّتَ وَالْأَنْسَسَ اور میں نے جنوں اور اناؤں کو اسی لئے پیدا  
كِيما ہے کہ میری عبادت کریں۔ مَا أَرِيدُ إِلَّا لِيَعْبُدُ دُنَانَ۔ مَا أَرِيدُ  
مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أَرِيدُ روزی کا تخریب ہاں ہوں نہیں اور نہ اس کا  
أَنْ يَطْعَمُونِ۔ إِنَّ اللَّهَ هُوَ خواہاں ہوں کہ مجھ کو کھلائیں پلائیں۔ اللہ خود  
الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّبِعُونَ۔ (۵۶:۵۱) ہر روزی دینے والا قوت والا زبردست ہے  
باقی سہ کسی خاص کسب کا معین کرنا، دست کاری ہو یا تجارت، فن تعمیر  
ہو یا زراعت وغیرہ۔ تو یہ کبھی لوگوں کے مختلف حالات کے اعتبار سے مختلف  
ہے۔ اور مجھ کوئی ایسا کسب یا دنہیں آتا جو عام طور پر تمام لوگوں کو کیاں  
مفید ہو سکے۔ لیکن جب تلاش معاش کی خاص صورت درپیش ہو تو اس  
کے متعلق اللہ تعالیٰ سے استخارہ کر لے۔ جو معلم خیر بنی صلی اللہ علیہ وسلم سے  
حاصل ہوا ہے۔ کیونکہ اس میں ایک ایسی برکت ہے جس کا احاطہ نہیں ہو سکتا۔

پھر دوسری بات یہ ہے کہ جو کام اسے میسر آجائے وہی اختیار کرے۔ دوسرے کام میں پڑ کر خواہ مخواہ تکلیف نہ اٹھائے۔ ہاں اس میں کوئی شرعی کراہیت ہو تو دوسری بات ہے۔

## علوم نبوی و دیگر علوم شرعیہ

اس کے بعد یہ دریافت کیا گیا کہ علم حدیث اور دیگر علوم شرعیہ میں اعتماد کرنے کے لئے کوئی خاص کتاب منتخب کر دی جائے تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ باب بھی بہت وسیع ہے۔ یہ بھی انسان کے مختلف بلاد میں پرورش پانے کے اعتبار سے مختلف ہے۔ کیونکہ بعض بلاد میں ایک شخص کو کسی خاص علم طریق اور مذہب کی کوئی ایسی کتاب میسر آجائی ہے جو دوسری جگہ دستیاب نہیں ہو سکتی۔ لیکن نام خیر و برکت کا خلاصہ یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ سے اس علم کے حاصل کرنے کی مدد چاہے جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے بطور میراث چلا آرہا ہے۔ کیونکہ حقیقت میں یہی چیز اس بات کا حق رکھتی ہے کہ اسے علم کے نام سے پکارا جائے۔ اس کے سوائے جو کچھ ہے اس کی تین صورتیں ہیں۔ یا تو وہ علم ہوگا لیکن نافع نہیں ہوگا۔ یا وہ علم ہی نہیں ہوگا اگرچہ اسے علم کہا جاتا ہو اور اگر واقعی علم بھی ہے اور نافع بھی، یہ ضروری امر ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے علم مورث کو چھوڑ کر

اس کی طرف متوجہ ہوتے کی ضرورت نہ رہی تو ثابت ہو گیا کہ ان ان کی تمام جدوجہدی ہوئی چاہیئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے امر و نہی اور دوسرے کلام کے مقاصد سمجھے۔ جب جدوجہد کے بعد اس کا دل مطمئن ہو جائے کہ اس مسئلہ میں رسول صلیم کی مراد یہ ہے تو پھر بقدر امکان اس سے سرمو اخراج نہ کرے۔ خواہ اس کا تعلق ان معاملات سے ہو جوانا کے اپنے نفس اور اللہ تعالیٰ کے درمیان ہیں یا لوگوں سے تعلق رکھتا ہو۔ (یعنی حقوق اللہ سے تعلق رکھتا ہو یا حقوق العباد سے)۔

اور علم کی ہر شاخ میں انسان ایسی اصل کو مpusoot پکڑنے کی کوشش کرے جو بنی صلیم سے مردی ہے اور جب اس پر کوئی ایسا مسئلہ مشتبہ ہو جائے جس میں اہل علم کا اختلاف ہو تو اسے اللہ سے دہ دعا مانگنی چاہیئے جو صحیح مسلم میں عالیہ رضی سے مردی ہے:

|                                       |                                    |
|---------------------------------------|------------------------------------|
| رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب بھلپی | ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا |
| رات کو تہجد کی نماز کے لئے کھڑے ہوتے  | یقول اذا فات                       |
| تو یہ دعا مانگتے لے جو سیل، میکائیں   | یصلی من الدلیل اللہ ہم             |
| اور اسرافیل کے رب اے غیب اور          | رب جبریل و میکائیل و اسرافیل       |
| حافظ کے جانتے والے! تو بندوں کے       | فاطر السموت والاضعال               |
| درمیان فیصلہ کرے گا جس میں یہ         | الغیب والشہادۃ انت تحکم            |

بین عبادت فیما کالوانیه اخلاف کرتے تھے جس حق بات کے باسے  
 بیختلفون اہدیت لما اختلف میں اخلاف ہو رہا ہے اپنے حکم سے مجھے  
 فیہ من الحق باذنک انک اس کی طرف ہدایت کر تو جسے چاہے  
 تہذیبی من نشانہ الی صراط سیدھا راستہ دکھلاتا ہے۔

مُسْتَقِيمٌ

کیونکہ ایک حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :  
 یا عبادی کُلکم ضبال الامن میسکر بندو! تم سب کے سب گراہ ہو سوئے  
 ہدیتہ فاستہد و فی اہد کم اس شخص کے جسے میں نے ہدایت کی پس  
 مجھ سے ہدایت طلب کرو میں نہیں را دکھلا دیں گا  
 باقی رہا کتابوں اور مصنفین کا مسئلہ تو سائل نے اس کے متعلق  
 بیرے ہاں درس و مذاکرہ کے اشناہ میں جس قدر کہ اللہ نے میسر کیا  
 سئے ہی لیا ہو گا۔ اس وقت اتنا کہے دیتا ہوں کہ تمام تصنیف شدہ  
 کتابوں میں جن میں تقسیم ابواب پائی جاتی ہے صحیح محمد بن اسماعیل  
 بنخاری سے نافع تر کوئی کتاب نہیں۔ لیکن اکیلی وہ بھی علم کے تمام اصول  
 سمجھنے میں کافی نہیں اور مختلف علوم کے عالم متین کا مقصود پورا نہیں کر سکتی۔  
 کیونکہ اس کتاب کے علاوہ دوسری احادیث اور اہل فقة اور اہل علم کے  
 اقوال کا جانش بھی ضروری ہے خاص کر ان مسائل کا علم جن کے ساتھ بعض علماء

محض ہیں اور امت مرحومہ نے تو علم کے فنون میں پورا پورا حصہ لیا ہے جس شخص کے دل کو اللہ تعالیٰ نے منور کیا ہے اسے جوبات پہنچتی ہے اس کے ذریعہ اللہ سے رہنمائی کرتا ہے۔ اور جس کے دل کو اس نے انداز کر دیا ہے اس کے پاس جوں جوں زیادہ کتابیں پہنچتی ہیں اس کی حیرت اور گمراہی بڑھتی ہے جیسا کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے ابن لبید الصاری سے فرمایا :

اولیست التوراة والا تنجید  
عند اليهود والنصارى فما  
ذا تغنى عنهم  
کیا یہود اور نصاری کے ہاں تورات  
اور انجیل نہیں ہے ، تو انھیں کیا  
فائدہ ہو؟

لہذا ہم اللہ تعالیٰ سے دعا مانگتے ہیں کہ ہمیں ہدایت اور درستی علم و عمل عطا فرمائے ۔ ہمارے دلوں میں وہ بات ڈال دے جس میں ہماری ہدایت ہو اور ہمیں نفس کی شرارت سے محفوظ رکھے اور ہدایت عطا کر کچنے کے بعد ہمارے دلوں کو بھی سے بچائے اور ہمیں اپنے پاس سے رحمت عطا فرمائے ۔ کیونکہ وہی رحمت نکھلنے والا ہے۔

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَوَاتُهُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُسْلِمِينَ

# اللَّا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كِتَابٌ مُّبَشِّرٌ مُّنذِنٌ

## زکوٰۃ کے احکام

مُؤلِّف

عبدالعزیز محمد السلمان

صفحات: ۱۳۶ سائز: ۳۰x20 قیمت: ۳۰ روپے

## برکت: اس کے حصول اور اس سے محرومی کے اسباب

مُؤلِّف

ابو حذیفہ بن ابراهیم بن محمد

صفحات: ۲۰۰ سائز: ۳۰x20 قیمت: ۲۰ روپے

## شفاعت: کتاب حوسنۃ کی روشنی میں

مُؤلِّف

ابراهیم بن عبد اللہ الحازمی

صفحات: ۱۹۲ سائز: ۳۰x20 قیمت: ۲۰ روپے

## جمعہ کی سنتیں

مؤلف

شیخ الاسلام ابن تیمیہ

صفحات: ۵۶ سائز: ۳۰x20 قیمت: ۲۰ روپے

## استغفار کی اہمیت

مؤلف

شیخ الاسلام ابن تیمیہ

صفحات: ۱۰۳ سائز: ۳۰x20 قیمت: ۳۵ روپے

## طالب علم کے آداب

مؤلف

أبو محمد عبدالله محمد بن سعید بن رسولان

صفحات: ۱۳۶ سائز: ۳۰x20 قیمت: ۲۰ روپے

## اجازت طلبی کے آداب و احکام

مؤلف

ڈاکٹر عبد الرب نواب الدین

صفحات: ۱۳۳ سائز: ۳۰x20 قیمت: ۲۵ روپے



MAKTABA

**AL-DARUSSALAFIAH**

6/8-HAZRAT TERRACE, SK. HAFIZUDDIN MARG,  
BOMBAY - 400 008 (INDIA)

TEL:308 27 37/ 308 89 89, FAX: 306 57 10

**Rs.10/-**